




França-Brasil: esse diálogo 
começou cedo. Mal descoberta 
a terra, armadores bretões e 
normandos se voltaram para 
o tráfico de pau-de-tinta, 
estabelecendo um contato 
amistoso com os índios que 
habitavam a costa brasileira. 
Poucos anos mais tarde, na Baía 
da Guanabara, era criada a França 
Antártica. Depois, no Maranhão, 
em torno do Fort Saint-Louis – 
origem da capital maranhense –, 
a França Equinocial. Experiências 
brevíssimas, é verdade, que 
contrastam com a duradoura 
influência francesa em nosso país, 
mas que fazem parte da História.

No intercâmbio que nossas 
nações estabeleceram, ao longo 
dos séculos, cabe, desde logo, 
um registro particular: o texto 
“Colóquio de Entrada ou Chegada 
ao Brasil, entre a Gente do País 
Chamada Tupinambá e Tupiniquim, 
em Linguagem Brasílica e 
Francesa”, capítulo da obra Viagem 
à Terra do Brasil, de Jean de Léry. 
Essa conversação bilíngue entre um 
francês e um indígena brasileiro 
apresenta diversos problemas, hoje 
identificados pelos especialistas. 
Ainda assim, possui muitos méritos, 
entre eles o seu pioneirismo, 
uma vez que o trabalho foi 
publicado em 1578 – dezessete 
anos, portanto, antes da famosa 
gramática da língua tupi, de autoria 
do padre José de Anchieta. 

No trânsito de palavras, 
uma coisa é certa: a expressiva 
vantagem dos brasileiros sobre 
os franceses. Vantagem porque, 

juntamente com o enorme 
número de vocábulos daquele 
idioma incorporado à nossa 
língua, foram agregados também 
ideias, hábitos e até, num certo 
sentido, a visão do mundo que 
eles traduzem, pois as palavras 
nunca chegam sozinhas.

Comemorando o Ano da França 
no Brasil, o Museu da Língua 
Portuguesa exibe a exposição O 
Francês no Brasil em Todos os 
Sentidos. Busca, assim, evidenciar 
essa trajetória de mais de cinco 
séculos no plano que lhe é 
específico: o da linguagem. Para 
tanto, utiliza alguns dos recursos 
que o transformaram no museu 
mais visitado do País: a cenografia, 
o dinamismo, a interatividade.

Mostra, desta forma, a 
importante contribuição francesa 
não só na constituição do falar 
dos brasileiros, mas também na 
formação da nossa identidade.

Aos que já têm familiaridade 
com o idioma francês, a exposição 
propiciará um feliz reencontro. 
Já para quem não a possui, ela 
trará a surpresa da descoberta e o 
desejo de desvendá-la, até mesmo 
para conhecer ainda mais a nossa 
língua portuguesa.

Por tudo isso, é muito bem-
vinda a parceria entre o governo 
do Estado, por meio da Secretaria 
da Cultura e do Museu da Língua 
Portuguesa, e o governo da França, 
por intermédio do seu Consulado 
Geral em São Paulo, que, com 
o apoio da Imprensa Oficial do 
Estado de São Paulo, possibilitou 
esta interessantíssima exposição.



“Ela ficou um bom tempo em 
seu ateliê, trabalhando sob a luz 
de um abajur, em seguida pôs seu 
maiô e seu cachecol, com uma 
leve maquilagem, partiu assim, de 
metrô, para uma reportagem sobre 
a vida das zebras e dos cachalotes. 
À noite, voltou à sua palhoça, 
onde um buquê a esperava feito 
um fetiche, acompanhado de 
um jantar que, aliás, degustou 
como boa gourmet que é: um filé 
mignon com petipuá e marmelada 
de sobremesa. Pôde enfim sonhar, 
ao som da bossa nova, com o 
Ano da França no Brasil. Ano que, 
como a quadrilha, é menos en 
arrière (anarriê) do que avant toute 
(anavantu)!”

Esse parágrafo insólito evoca 
alguns dos empréstimos e 
migrações ocorridos entre a língua 
francesa e a língua portuguesa, 
e que conta a longa história de 
contatos entre os dois povos. 
Memória viva descrita na exposição 
sobre o Ano da França no Brasil.

Esta exposição é o próprio 
espírito do Ano da França no 
Brasil. Ela, certamente, vem falar 
da França e do francês, mas 
sempre no espírito da parceria, da 
troca, da capacidade de criarmos 
juntos. Não pode haver lugar 
melhor do que este dedicado à 
língua portuguesa para se falar 
de outra língua e de uma cultura 

compartilhada. E se revelar para 
o grande público, no museu 
mais visitado do Brasil, no qual 
a juventude de toda a sociedade 
se encontra e pode descobrir, 
por exemplo, por meio da dança, 
que a cultura popular pode se 
desenvolver a partir da relação 
França-Brasil.

Trata-se também de falar 
de uma língua, o francês, que 
traz consigo valores que, como 
sabemos, se manifestam com 
força, de Montaigne e do Século 
das Luzes a Victor Hugo, valores 
compartilhados pelo Brasil ao 
longo de sua história, e que 
escrevem juntos sempre a mesma 
palavra: liberdade.

Assim como falar de uma 
língua, do francês, não como 
língua parada no tempo, mas 
em movimento, marcada pela 
diversidade de suas contribuições, 
pelas suas aberturas, pois os 
espaços francófonos chegam à 
África e às Américas, o que nos 
aproxima ainda mais do Brasil.

E que esta introdução à 
língua francesa, à diversidade 
cultural, seja uma ocasião 
de aprofundarmos nossos 
conhecimentos e, ao mesmo 
tempo, nos conhecermos melhor.

Sou grato a todos aqueles que 
conceberam este trabalho e ao 
museu que os acolheu.

Anavantu!



No âmbito do Ano da França 
no Brasil, o Ministério francês das 
Relações Exteriores e Europeias e, 
mais particularmente, a direção da 
diversidade linguística e do francês 
que represento se orgulham desta 
magnífica exposição O Francês 
no Brasil em Todos os Sentidos, 
que ocorre no único museu do 
mundo consagrado a uma língua: 
o Museu da Língua Portuguesa de 
São Paulo.

No Ministério das Relações 
Exteriores e Europeias, nossa 
atuação no mundo enquadra-
se convictamente na direção da 
promoção da língua francesa e 
da francofonia, mas também na 
promoção da pluralidade linguística 
e da diversidade cultural.

A exposição que os senhores 
descobrem é o próprio símbolo do 
diálogo que queremos estabelecer, 
enriquecer e compartilhar com 
nossos amigos brasileiros em prol 
da diversidade linguística.

O Francês no Brasil em Todos 
os Sentidos ilustra os laços que 
unem nossas duas línguas, nossas 
duas culturas, nossos dois países. 
São tantos laços entre o francês e 
o português do Brasil, ilustrados 
nesta exposição por múltiplos 
exemplos de empréstimos lexicais 
e de ideais compartilhados, que 
traduzem nossas relações densas e 
frutíferas desde o século XVI.

Hoje, o francês está presente 
em sua linguagem cotidiana e 
em âmbitos tão variados quanto 
a política, a arte de viver e as 
ciências. Amanhã, queremos 
contribuir ainda mais para o 
diálogo linguístico e cultural que 
está no centro das relações entre 
nossos dois países.

Somos gratos ao comissariado 
franco-brasileiro composto por 
Henriette Walter, Álvaro Faleiros 
e Benoît Peeters pelo formidável 
desafio que superaram neste 
museu, em todos os aspectos de 
forma excepcional. Agradecemos 
a nossos parceiros brasileiros que 
tornaram possível esta magnífica 
homenagem às nossas duas 
línguas, e particularmente ao 
Museu da Língua Portuguesa, que 
recebe sua primeira exposição de 
uma língua estrangeira. Como os 
senhores descobrirão, o francês 
não é realmente uma língua 
estrangeira no Brasil...



As relações entre o Brasil e a 
França já têm mais de quinhentos 
anos. Desde o seu início, 
caracterizaram-se pela influência 
de mão dupla. A vinda do primeiro 
viajante francês a aportar no 
Brasil, Binot Paulmier de Goneville, 
em 1504, acabou por influenciar 
muito mais a nobreza francesa 
do que o Novo Mundo, já que 
Essomericq, o filho do cacique 
carijó levado à Europa por 
Goneville, acabou por casar com 
a filha do nobre francês, iniciando 
toda uma linhagem da nobreza 
francesa formada da união do 
nativo brasileiro com a fidalga 
europeia. Nem os mais criativos 
romancistas seriam capazes de 
imaginar um roteiro inicial tão 
cheio de surpresas.  

Poucos seriam capazes de 
prever, também, que influências 
teriam os cerca de cinquenta 
nativos levados por Nicolau 
Durand de Villegagnon para 
presentear seus amigos na França, 
após fracassar na tentativa de 
fundar, a partir de 1555, a França 
Antártica ou Ultramarina, uma 
colônia de franceses nos trópicos, 
em plena Baía de Guanabara. 
Afonso Arinos de Mello Franco, 
no ensaio O Índio Brasileiro e a 
Revolução Francesa, demonstrou 
como influenciariam Montaigne, 
que, por sua vez, inspiraria 
Rousseau e o desenvolvimento de 
sua "teoria da bondade humana", 
que tanta importância teria nas 
bases do pensamento que acabou 
por desencadear a Revolução 
Francesa de 1789.

Essa Revolução, por sua 
vez, seria elemento essencial 
na constituição do novo estilo 
literário, o romantismo de 
Madame de Staël e de François-
René de Chateaubriand, cuja 
imagem dos índios do Novo 
Mundo tanto iria influenciar a 
literatura de Gonçalves Dias ou de 
José de Alencar, que moldaram, 
no século XIX, a visão brasileira de 
seus próprios habitantes originais. 

Trata-se, portanto, de um 
eterno círculo. Os dois países 
estão, desde 1504, alimentando 
os respectivos imaginários 
mutuamente, a ponto de não 
podermos dizer de fato o que seria 
da França sem o contato com o 
Brasil, ou o que seria do nosso país 
sem a influência francesa.

Durante o transcorrer do século 
XIX, com a vinda da Missão 
Francesa e a francofilia dominante 
da elite brasileira, a cultura 
francesa tornou-se claramente o 
paradigma a ser seguido pelos 
intelectuais brasileiros. Basta 
lembrar que, quando da fundação 
da Universidade de São Paulo, já 
na década de 1930, as aulas eram 
ministradas em francês. Escritores 
como Oswald e Mário de 
Andrade, embora também tenham 
aprendido muito com a França, 
já começaram a se opor a essa 
francofilia desbragada e bastante 
subserviente. 

A segunda metade do século 
XX iria testemunhar um evidente 
declínio do prestígio da língua 
francesa entre nós. Neste início 
do século XXI é hora, como tanto 

sonhou Oswald de Andrade, 
de propor um diálogo de iguais 
entre as duas línguas. O Museu 
da Língua Portuguesa, pioneiro 
mundial em abordar uma língua, 
recebe, com muito carinho e 
em pé de igualdade, esta língua 
irmã e tão importante para a 
nossa formação cultural que é a 
francesa.

O Francês no Brasil em Todos 
os Sentidos é uma exposição 
inaugural em muitos sentidos. 
Além de ser a primeira realização 
binacional do museu, é também 
pioneira em não focar uma obra 
literária ou um autor, e sim uma 
língua. Por meio da linguística 
comparada, a exposição propõe 
um diálogo entre as duas culturas 
e revela as muitas palavras 
importadas do francês para o 
cotidiano da língua portuguesa. 

O Francês no Brasil em Todos 
os Sentidos marca também a 
primeira exposição que a Poiesis 
– Organização Social de Cultura 
produz no Museu da Língua 
Portuguesa desde que assumiu 
sua administração, em julho de 
2008. 

Para que a exposição fosse 
possível, muitas mãos se juntaram 
para construir um grande aparato 
cenográfico, dividido em quatorze 
espaços expositivos recheados de 
recursos audiovisuais modernos: 
mãos dos curadores franceses 
Henriette Walter, linguista, e 
Benoit Peeters, teórico, crítico 
e roteirista; e dos brasileiros 
Álvaro Faleiros, poeta e doutor 
em francês, e André Cortez, 

cenógrafo. 
Além dessas mãos, muitas 

outras, que nem sempre 
aparecem, merecem destaque e 
atenção, como os funcionários do 
Departamento Administrativo da 
Poiesis: Cássia Vianna, Regiane 
Trevelato, Ana Paula Maia, Cleila 
Teodoro e Fernando Marques, 
comandados por Jacques Kann. 
Sem eles, teria sido impossível 
chegar ao produto final que todos 
imaginamos. 

Nós, da Poiesis, não podemos 
deixar de agradecer ao governo 
francês e à Imprensa Oficial do 
Estado, dois parceiros que foram 
fundamentais para a viabilização 
do projeto. E também reconhecer 
o trabalho ímpar do diretor do 
Museu da Língua Portuguesa, 
Antonio Carlos de Moraes Sartini, 
um comandante que esteve 
sempre atento a todos os detalhes 
durante a produção da exposição 
e um perfeito anfitrião quando 
abriu as portas do museu para 
nossa ilustre convidada: a língua 
francesa.



Quinta mostra a ocupar a sala 
das exposições temporárias do 
Museu da Língua Portuguesa 
e sexta exibida desde sua 
inauguração em março de 2006, 
O Francês no Brasil em Todos os 
Sentidos faz parte da programação 
oficial do Ano da França no Brasil, 
celebrado em 2009.

Como sempre, ao programar 
esta exposição, o museu aceitou 
um novo desafio: criar uma 
exposição binacional e abrir 
espaço para um outro idioma sem 
perder seus objetivos.

Mais uma vez, a equipe 
curatorial escolhida soube superar 
dificuldades e brinda o público 
com uma exposição rica em 
informações, agradável de ser 
visitada e que, certamente, se 
converterá em outro novo marco 
do Museu da Língua Portuguesa.

Os franceses Henriette Walter 
e Benoît Peeters e o brasileiro 
Álvaro Faleiros desenvolveram 
uma mostra em que os pontos 
de contato entre os belos 
idiomas francês e português são 
realçados, de modo que, para 
centenas de jovens estudantes 
que visitam o museu e não têm 
intimidade com a língua francesa, 
é uma grande surpresa. Já para os 
inúmeros visitantes que dominam 
o francês, a visita à exposição é 
uma grande satisfação, repleta 
de curiosidades. Vale destacar 
a cenografia urbana criada pelo 
jovem André Cortez, que recria 
uma grande cidade, mistura de 
Paris e São Paulo.

Como diretor do Museu 
da Língua Portuguesa, quero 
agradecer a toda a equipe 
de criação e produção desta 
exposição, e também a parceria 
importantíssima da Imprensa 
Oficial do Estado de São Paulo, 
nossa copatrocinadora.

Trabalhar nos últimos meses 
com a equipe do Consulado da 
França em São Paulo, foi motivo 
de honra e alegria para todos 
nós: uma parceria fraternal e 
muito proveitosa, como se pode 
observar visitando a exposição.

Quero agradecer, também, à 
Associação dos Professores de 
Francês do Estado de São Paulo 
pelo entusiasmo e apoio. Graças 
à colaboração desta entidade, 
durante a exposição, centenas 
de estudantes de francês de 
escolas públicas do Estado, vindos 
de distantes cidades, poderão 
conhecer a mostra e o museu e 
ainda participar de atividades de 
formação com educadores.

Mais uma vez, o governo do 
Estado de São Paulo, mantenedor 
do Museu da Língua Portuguesa, 
realiza uma atividade importante 
para sua população e para os 
visitantes do museu vindos dos 
mais distintos pontos deste 
grande País.

Finalmente, agradeço às 
equipes da Poiesis, Organização 
Social de Cultura e do Museu 
da Língua Portuguesa, que não 
mediram esforços e sacrifícios 
para a concretização de mais esta 
importante exposição.

Viva o Brasil e viva a França!



O Museu da Língua Portuguesa 
é o único no mundo dedicado a 
uma língua: este lugar ímpar, desde 
sua inauguração, é um sucesso. 
É, pois, uma honra e uma alegria 
poder apresentar neste espaço, no 
quadro do Ano da França no Brasil, 
a exposição O Francês no Brasil 
em Todos os Sentidos.

Expor uma língua não é fácil. 
Expor uma língua estrangeira é 
ainda mais difícil. Mas o francês 
é, de fato, uma língua estrangeira 
para os brasileiros? Os elos são 
tantos que quase poderíamos 
afirmar o contrário.

Ao longo das sendas da 
história, tanto o francês como 
o português sofreram várias 
influências vindas dos quatro 
cantos do mundo. As duas línguas 
conservaram em seu léxico marcas 
vivas dessas influências recíprocas. 
Assim, em paillotte, fétiche, 
zèbre, marmelade ou bossa-nova, 
pode-se reconhecer, de maneira 
mais ou menos evidente, palavras 
portuguesas que entraram na 
língua francesa em momentos 
diferentes da história.

Mais impressionante, talvez, é 
a surpreendente lista de palavras 
do português de origem francesa. 
Com efeito, de acordo com o 
Dicionário Etimológico de Geraldo 
da Cunha, em 9.500 palavras 
vindas de línguas estrangeiras, o 
francês é, de longe, a primeira, com 
aproximadamente 5.400 palavras. 
Sem falar das raízes latinas comuns, 
a língua francesa habita a língua 
portuguesa em diferentes áreas: 
a cozinha, a moda, a dança, a 
política e as ciências.

A língua é certamente um 
fenômeno complexo que diz 
respeito à história e à geografia, 
à psicologia e à política, à criação 
e à técnica: os cinco séculos de 
contato entre as literaturas e as 
culturas francesa e brasileira não 
poderiam, pois, ser esquecidos. 
Mesmo se os franceses ocuparam 
a costa brasileira duas vezes – Rio 
de Janeiro (1555-1567) e São 
Luís (1612-1615) –, é sobretudo 
no momento de formação da 
literatura nacional, no século 
XIX, que as ideias de autores 
como Chateaubriand e Victor 
Hugo tiveram um papel decisivo. 
Afirmação válida também para 
o momento de consolidação 
de nossa literatura, em que 
os modernistas digeriram as 
vanguardas europeias.

Mas os elos entre as culturas 
francesa e brasileira devem-
se também a personalidades 
de prestígio, como os dois 
monumentos centenários que são 
Oscar Niemeyer e Claude Lévi-
Strauss. É tão difícil compreender 
Niemeyer sem seu diálogo com Le 
Corbusier e a arquitetura francesa 
quanto a antropologia de Lévi-
Strauss sem sua longa vivência 
com os índios Nambikwara, nos 
anos 1930.

Diversificada, viva, lúdica, 
interativa, a exposição O Francês 
no Brasil em Todos os Sentidos 
é, enfim, dedicada não só a todos 
aqueles que nos séculos passados, 
mas, sobretudo, a todos aqueles 
que, neste século XXI, reinventam 
os intercâmbios entre o francês e o 
português do Brasil.





A exposição O Francês no Brasil em 
Todos os Sentidos visa sensibilizar o público 
para a enorme presença da língua francesa 
na língua portuguesa. Consideramos aqui 
dois grandes eixos, apresentados a partir 
do conceito de cidade, lugar de troca e 
comunicação. Por isso, na entrada, o visitante 
depara logo com o Trânsito das Palavras, 
todas espalhadas num luminoso viaduto.

Inicia-se então o primeiro eixo, que trata 
das pessoas, razão de ser das palavras. Daí 
o Painel Histórico com momentos-chave 
da presença francesa no Brasil, seguido do 
Corredor dos Poetas, onde há exemplos 
do confronto produtivo entre a literatura 
brasileira e francesa, desde o romantismo 
até o concretismo. O corredor desemboca na 
Praça, espaço de manifestação, ilustrada por 
termos das ciências humanas e pela relação 
existente entre o existencialismo de Sartre, a 
revolta estudantil de maio de 1968 em Paris e 
as canções de Caetano Veloso. Da Praça vai-
se para o Mundo, habitado pela diversidade 
dos falares do francês e pelos rostos que 
ela tem. Convidado a tomar um “trem para 
Paris”, o visitante redescobre a Estação da 
Luz, Luz como a cidade de Paris.

O segundo eixo é composto por quatro 
assuntos em que a presença das palavras do 
francês é especialmente marcante: ciências, 
dança, moda e gastronomia. No Gabinete 
das Ciências, surgem bocas que pronunciam 
palavras em francês porque podem ser 
assim mesmo compreendidas. Mas há outras 
palavras cujo sentido engana, por isso o 
Bulevar dos Falsos Amigos ao lado do 
Gabinete. Segue-se pelo universo da dança, 
onde reencontramos os passos do Balé e da 
Quadrilha. Depois vem a Moda, com suas 
marcas, texturas e dobras, e chega-se ao 
Bistrô, espaço da gastronomia. Para concluir, 
voltamos à história, mas agora à História das 
Palavras, contada pela linguista Henriette 
Walter, pois, afinal, as línguas viajam no 
tempo e agora é tempo de descoberta.





Num dicionário de português 
do Brasil de aproximadamente 40 
mil verbetes, dentre as palavras 
de origem estrangeira, é o francês 
que ocupa, de longe, o primeiro 
lugar: de um total de 9.500 palavras 
de origem estrangeira, há cerca 
de 5.400 de origem francesa, 
muito à frente do tupi (com 
aproximadamente mil palavras).









As relações entre o Brasil e a França são intensas há 
séculos e perpassam tanto a política como as ciências 
humanas e as artes. Essa relação, com suas tensões e 
distensões, faz-se sentir também na poesia. Nas linhas 
que seguem, identificamos alguns dos momentos 
marcantes dessa presença na história da poesia 
brasileira, a saber, o Romantismo, o Simbolismo, 
o Modernismo e o Concretismo, já devidamente 
estudados por autores como Antonio Candido, 
Benedito Nunes e Leyla Perrone-Moisés. Nosso intuito 
é, pois, apenas retomar as grandes linhas do trajeto, 
centrando-nos, sobretudo, na poesia.

Mesmo se a presença francesa em terras brasileiras 
vem desde o Século XVI, com a França Antártica 
(1555-1567) no Rio de Janeiro e a França Equinocial 
(1612-1615) no Maranhão, é no século XIX que ela 
se torna determinante no mundo intelectual e no 
mundo das letras brasileiras. Com efeito, a presença 
francesa se faz mais intensa no início do século XIX, 
não só com a chegada da Missão Francesa enviada 
por D. João VI, em 1816, mas devido à chegada de um 
grande número de artesãos, artistas e comerciantes, 
que se instalaram no Rio de Janeiro, à época.

O momento mais idílico dessas relações 
corresponde, na literatura, ao período do Romantismo, 
que, no Brasil, atinge seu apogeu na segunda metade 
do século XIX. No caso dos poetas, um dos mais 
ilustres dentre os românticos brasileiros é Castro Alves 
(1847-1871), leitor e admirador de Victor Hugo (1802-
1885). Sua complexa relação com o poeta francês 
fez com que Castro Alves não só traduzisse e citasse 
Victor Hugo, chegando a chamá-lo de “Velho Hugo 
– Mestre do Mundo! Sol da eternidade!”, mas, em 
alguns momentos o imitasse. É o que leva José de 
Alencar, em carta a Machado de Assis, a afirmar:

O Sr. Castro Alves é um discípulo de Vítor Hugo, na 
arquitetura do drama, como no colorido da idéia. O poema 
pertence à mesma escola do ideal; o estilo tem os mesmos 
toques brilhantes. — Imitar Vítor Hugo só é dado às 
inteligências de primor.

Machado de Assis, em sua resposta, concorda apenas 
em termos com o colega. Ciente da originalidade do 
jovem poeta baiano, Machado contesta:

A musa do Sr. Castro Alves tem feição própria. Se se 
adivinha que a sua escola é a de Vítor Hugo, não é porque 
o copie servilmente, mas porque uma índole irmã levou-o a 
preferir o poeta das Orientais. 

Leyla Perrone-Moisés corrobora as idéias de 
Machado e assinala que Castro Alves não o copia 
simplesmente. Há, em poemas de Castro Alves, 
modos de sentir e de expressar que desdobram e até 
chegam a prefigurar procedimentos hugoanos. O fato 
de o jovem poeta brasileiro introjetar e incorporar 
procedimentos e temas de Hugo, poeta consagrado, 
faz com que seja possível encontrar coincidências 
e confluências na obra de ambos, sem que haja 
necessariamente uma anterioridade por parte do 
mestre. Um exemplo é o poema “Aves de Arribação” 
(1870), de Castro Alves:

E o riacho a sonhar nas canas bravas.
E o vento a s’embalar nas trepadeiras. [...]
No entanto Ela desperta... num sorriso
Ensaia um beijo que perfura a brisa...



Nele, há imagens que se assemelham às de 
“Cantique de Bethphagé”, de Victor Hugo, que data de 
1886, quinze anos após a morte do poeta brasileiro.

L’eau coule, le ciel est clair [...]
A água corre, o céu está claro [...]

Les agneaux sont dans la prairie.
Os carneiros estão nos campos.

Le vent passe et le dit: “Ton souffle est embaumé !”
O vento passa e diz: “Teu sopro está embalsamado!”

Castro Alves, contudo, além de prefigurar imagens 
hugoanas, dá uma inflexão e um contexto brasileiro aos 
temas. Uma dessas transformações pode ser verificada 
no poema “Maria” (1870), em que Castro Alves canta:

Onde vais de tardezinha,
Mucama tão bonitinha,
Morena flor do sertão?
A grama um beijo te furta
Por baixo da saia curta,
Que a perna te esconde em vão...
Mimosa flor das escravas!
O bando de rolas bravas
Voou com medo de ti!

Nele, notam-se reminiscências do poema “Lazzara” 
de Victor Hugo, datado de 1829.

Comme elle court, la jeune fille! [...]
Como corre a menina! [...]

Elle est jeune et rieuse, et chante sa chanson.
Ela é jovem e sorridente, e canta sua canção.

Et, pieds nus, près du lac, de buisson en buisson,
E, seus pés nus, junto ao lago, de moita em moita,

Poursuit les vertes demoiselles.
Persegue as verdes donzelas.

Elle lève sa robe et passe les ruisseaux.
Ela ergue a saia e atravessa os riachos.

Elle va, court, s’arrête, et vole, et les oiseaux
E vai, corre, para, e voa, e os passarinhos

Pour ses pieds donneraient leurs ailes.
Pelos seus pés até dariam as suas asas.

Em ambos poemas, uma menina corre pelos campos, 
sensualmente erguendo a saia e provoca a revoada 
de pássaros. A menina cantada por Castro Alves é, 
contudo, uma mucama, beleza morena dos sertões 
brasílicos e provoca o vôo de rolas bravas. Há, em 
Castro Alves, uma especificidade que se contrapõe aos 
universais “menina” e “pássaros” presentes em Hugo. 
A natureza da transformação efetuada pelo poeta 
brasileiro é indício de uma preocupação identitária, 
fruto contraditório e profícuo da herança romântica 
francesa, compreendida não apenas como um modelo 
a ser imitado, mas como uma fonte a ser reelaborada 
para que o Brasil se constituísse como nação. A 
consciência dessa reelaboração torna-se mais clara nos 
anos 1920, com o Modernismo paulistano. 

Antes, contudo, a poesia brasileira assimila outra fonte 
importante da poesia francesa, comumente chamada 
de Simbolismo e que tem como um de seus precursores 
Charles Baudelaire (1821-1867). Este poeta, de fato, vai 
muito além dessa escola literária, pois, não apenas a ele 
que se atribui o conceito de “modernidade”, mas é o 
autor do livro de poemas As flores do mal (1857), obra 
fundadora da modernidade literária.

O alcance e originalidade da obra de Baudelaire 
levaram a diferentes interpretações e assimilações de 
sua obra no Brasil. Em seu artigo seminal sobre os 
primeiros baudelarianos no Brasil, Antonio Candido 
destaca uma assimilação, sobretudo dos aspectos 
eróticos e macabros da poesia de Baudelaire. 

Glória Carneiro do Amaral aproxima também a obra 
do poeta francês da poética de Cruz e Sousa (1861-
1898). Baudelaire estaria, assim, para o Simbolismo 
francês como Cruz e Sousa para o brasileiro, pois ambos 
são iniciadores desta estética em seus respectivos 
países. A comparação dos dois revela a presença 
de alguns temas comuns, como a mulher negra, a 
cabeleira, o vinho, a putrefação, as correspondências 
e a maldição do poeta. Ainda que a maioria das 
aproximações reflita a leitura erótica e macabra de 
Baudelaire, dominante à época, encontra-se entre os 
temas comuns o papel das “correspondências”, título 
de um dos mais célebres poemas de Baudelaire e 
uma das razões pelas quais é considerado precursor 
do Simbolismo. O soneto “Correspondências” de 
Baudelaire começa com os quartetos:

La Nature est un temple où de vivants piliers
A Natureza é um templo onde vivos pilares

Laissent parfois sortir de confuses paroles;
Deixam às vezes sair palavras desconexas;

L'homme y passe à travers des forêts de symboles
Florestas de símbolos o homem atravessa 

Qui l'observent avec des regards familiers.
Que dali o observam com olhos familiares.

Comme de longs échos qui de loin se confondent
Como ecos longos que de longe se confundem 

Dans une ténébreuse et profonde unité,
Em uma tenebrosa e profunda unidade,

Vaste comme la nuit et comme la clarté,
Vasta como a noite e como a claridade,

Les parfums, les couleurs et les sons se répondent.
Os perfumes, as cores e os sons se respondem.

Ainda que não chegue a produzir um poema 
explicitamente sobre o tema das correspondências, 
Cruz e Sousa reelabora as relações sinestésicas entre a 
música, os aromas e os sabores que encontra na poesia 
baudelairiana, como no poema “Atífona”, que abre o 
seu livro Broquéis (1893), considerado pela sua inovação, 
instaurador de uma sensibilidade poética nova e 
moderna no Brasil. Nele, encontra-se a seguinte estrofe:

Indefiníveis músicas supremas,
Harmonias da Cor e do Perfume...
Horas do Ocaso, trêmulas, extremas,
Réquiem do Sol que a Dor da Luz resume...



Ivan Teixeira identifica, nos versos acima, um 
exemplo da lição baudelariana de correspondência, 
compreendida como “imagem plurisensorial”. Como em 
Baudelaire, sons, perfumes e cores se correspondem, 
formando, por analogia, estranhas e sensoriais 
harmonias. Verifica-se, contudo, em Cruz e Sousa, 
uma ruptura com a sequência lógica e o abandono 
de uma compreensão semântica explícita, ainda mais 
radical do que em Baudelaire e mais próxima, por isso, 
do construtivismo de Mallarmé. Domina uma vaga 
sugestão nas relações entre os versos, reforçada pelas 
insistentes reticências. O único verbo de toda a estrofe 
apenas “resume” a série de justaposições; o que faz 
da sintaxe do poema um mecanismo estrutural de 
sugestão, indício claro da radicalidade inventiva e formal 
presente na poética de Cruz e Sousa.

Mas, é sobretudo no século XX, com o modernismo 
paulistano e a antropofagia oswaldiana, que surge uma 
forma mais brasileira de se pensar e de se elaborar uma 
poética.

O caso de Oswald de Andrade é ilustrativo, pois o 
autor, por um lado, preocupou-se com a necessidade 
de elaboração uma estética nacional e, por outro, 
estabeleceu um contato contínuo com a Europa, 
procurando ali fontes de inspiração e esferas de 
legitimação. A relação dialética e ambígua de Oswald de 
Andrade faz com que, até hoje, sua teoria antropofágica 
provoque debates acalorados e divida opiniões; 
podendo ser considerada tanto uma boutade quanto 
um instrumento precioso para o desenvolvimento de um 
pensamento propriamente brasileiro.

Não se trata aqui de retomar o debate, mas apenas 
relembrar o contexto no qual se dá a relação entre a 
poesia de Oswald de Andrade (1890-1954) e a poesia de 
Blaise Cendrars (1887-1961) que vem ao Brasil, nos anos 
1920, a convite de modernistas brasileiros. Mesmo se as 
relações entre Oswald e Cendrars foram marcadas por 
encontros e desavenças, verificam-se elementos comuns 
na poética dos dois autores. Benedito Nunes identifica 
nos dois a existência de uma dicção prosaica, em que a 
linguagem tida como literária não tinha mais lugar. 

Herdeiros das primeiras vanguardas europeias, 
ambos reelaboram o seu legado, levando o princípio 
da invenção ao rés-do-chão; aproximando, assim, o 
olhar do cotidiano. É imbuído desse espírito novo que 
Oswald, afirma em seu Manifesto Pau Brasil (1924) 

que, “a poesia existe nos fatos”, sentença retomada por 
Cendrars mais tarde, nos anos 1940, quando afirma: “La 
poésie n’est pas dans un titre, mais dans un fait [il s’agit 
de] poèmes conçus comme des photographies verbales” 
[A poesia não está num título, mas num fato [trata-se 
de] poemas como fotografias verbais]. Há por parte de 
ambos a vontade de fazer dos poemas documentários. 
Como nota Benedito Nunes, trata-se de “lembranças de 
viagem cruzadas”, sobretudo nos livros Feuilles de Route 
e Pau Brasil. A comparação dos poemas “Passagers” e 
“Al mare” é uma bela ilustração do diálogo existente. 
“Passagers”, de Cendrars, descreve uma cena observada 
no convés de um navio:

Ils sont tous là à faire de la chaise longue
Lá estão todos eles a praticar espreguiçadeira

Ou à jouer aux cartes
Ou a jogar cartas

Ou à prendre le thé
Ou a tomar chá

Ou à s’ennuyer
Ou a entediar-se

[…] Vieilles femmes desséchées
Velhas senhoras ressecadas

O tom ácido com que Cendrars descreve o 
comportamento blasé da burguesia dedicada a seus 
passa-tempos menos glamorosos condiz com a maneira 
com que Oswald trata um tema semelhante, em “Al 
mare”, onde se lê: 

O mar
Canta como um canário
Um compatriota de boa família
Empanturra-se de uísque
No bar
Famílias tristes
Alguns gigolôs sem efeito
Eu jogo
Ela joga
O navio joga.



Às velhas “senhoras ressecadas” de Cendrars 
corresponde o “patriota de boa família” oswaldiano que, 
por sua vez, traz “famílias tristes” bastante próximas 
daqueles passageiros “entediados” de Cendrars. Oswald, 
por um lado, consegue ser ainda mais impiedoso, aos 
monetarizar as relações humanas em suas formas mais 
vis, ao introduzir em seu quadro tanto “gigolôs sem 
efeito”, quanto o decadente patriota empanturrado de 
uísque. Por outro lado, ao referir-se ao jogo, Oswald 
faz do próprio navio e daqueles que ali se encontram 
um grande tabuleiro, no qual o enunciador do poema 
deixa de ser mero observador, enquanto, em Cendrars, o 
fotógrafo distancia-se da cena.

De todo modo, verifica-se em ambos a velocidade do 
registro instantâneo, o olhar que passeia pelo convés 
e esboça, no tempo presente, a cena. Se é verdade 
que Oswald pode ser visto como um “aluno aplicado” 
de Cendrars, não se pode negar que sua atitude 
antropofágica o faz, nesse caso, ir além do mestre ao 
incorporar, na cena, o próprio observador, também a 
“jogar”, verbo em que se conjugam os protagonistas do 
poema: eu, ela e o próprio navio.

É também por um poema onde se encena um 
naufrágio - “Um lance de dados”, de Mallarmé - que 
se dá presença francesa no projeto concretista. Não 
é, contudo, a temática que determina a filiação dos 
poetas concretistas, mas a disposição espacial do 
poema mallarmeano. No Plano-piloto para a poesia 
concreta, de 1958, os poetas concretos indicam seus 
“precursores”. O primeiro é justamente Mallarmé devido 
ao  salto qualitativo que sua “subdivisão prismática 
da idéia” e a sua utilização de recursos tipográficos 
como “elementos substantivos da composição”. O que 
interessava aos poetas concretos era, como descreveu 
Haroldo de Campos, em 1955, a estrutura pluridividida 
ou capilarizada concebida por Mallarmé. Tratava-se de 
romper com uma noção de desenvolvimento linear do 
poema, substituída por uma organização da matéria 
poética de certa forma constelar, aberta, circular, 
múltipla; como se pode notar na seguinte página de 
“Um lance de dados”.



Apollinaire, a partir de uma imagem passível de 
ser interpretada como uma vista aérea da Torre Eiffel, 
distribui um conjunto que acontecimentos imagéticos 
e sonoros. O modo como irradiam desde o centro 
do círculo faz com esses acontecimentos sejam 
percebidos de forma simultânea e fragmentada. São 
desdobramentos em que a autonomia e o caráter 
aleatório de cada sentença lançada  se tensiona com 
a unidade rítmica, advinda da repetição, ao longo dos 
raios, de uma certa simetria espacial na distribuição 
dos fragmentos. O leitor, desse modo, continuamente 
deslocado, não se encontra diante de uma relação 
tautológica, mas, pelo contrário, confronta-se com uma 
estrutura aberta e plural que propõe a ele um gesto 
leitor plástico e linguístico tão ou mais complexo do que 
aquele exigido pelos poemas concretos.

Seja Mallarmé, seja Apollinaire, o que está claro é 
que o projeto concretista se constrói por meio de um 
diálogo não apenas, mas de forma marcante, com a 
tradição poética moderna francesa. A espacialidade e a 
tipografia exploradas pela poesia moderna francesa é 
um dos fundamentos desse importante movimento de 
vanguarda brasileiro que, de modo ímpar, desenvolveu 
uma poética de alcance internacional.

Enfim, esta breve e inevitavelmente lacunar 
apresentação em mosaico de alguns paralelos poéticos 
França-Brasil é muito mais um convite a um mergulho 
nessas interações, mergulho este pautado pelo princípio 
de que o diálogo em questão não é regido pela lógica 
da mera influência, mas deve, sim, ser compreendido 
pelo que se pode chamar de confronto produtivo.

Lançar um olhar sobre a página acima de “Um lance 
de dados” permite compreender o grau de ruptura que 
essa proposta representou. Ler e ver estão imbricados: 
o tamanho das letras, a presença de itálicos, a caixa-
alta, a distribuição no espaço não permitem mais uma 
leitura linear. O leitor é obrigado a percorrer várias vezes 
o poema, retomando cada rede semântico-tipográfica e 
desvendando, inventando, tecendo seu texto.

O projeto concreto, contudo, usa de maneira própria 
o que é proposto por Mallarmé, pois o que está em jogo 
na poética de Mallarmé, quando se fala em “subdivisão 
prismática da idéia” é a dissolução do verso. No projeto 
concretista, sobretudo em sua fase mais matemática, o 
que está em jogo é, como em Mallarmé, a exploração 
do espaço gráfico, mas a unidade mínima, na maioria 
das vezes, deixa de ser o verso e passa a ser a palavra. 

 Haroldo de Campos, por exemplo, ao explorar 
o tema do navio, joga com a sonoridade da palavra 
“navio” e com a própria forma das letras. Cada verso 
torna-se, assim, quase um anagrama do verso anterior; 
certamente, um desdobramento fono-semântico da 
matriz “vem navio”, cujo efeito de ondulação e eco é 
reforçado pela distribuição dos versos em vaivém; que 
acaba por retomar verticalmente as gestualidade das 
letras “V” e “N”.

 

O fato de utilizar como unidade mínima a palavra 
e não o verso faz com que, de fato, a poesia concreta 
se aproxime do projeto de outro francês, Guillaume 
Apollinaire, cujo pensamento poético é também 
levado em conta por Haroldo de Campos. Apesar das 
ressalvas feitas ao fato de muitos dos poemas plásticos 
de Apollinaire serem um tanto tautológicos, uma vez 
que o desenho reproduz o objeto evocado no poema, 
uma leitura mais atenta dos Caligramas permite 
vislumbrar em muitos deles um projeto gráfico que se 
aproxima bastante de alguns poemas concretos. Neles, 
a iconicidade das letras e a disposição espacial não 
visam a reprodução de um conteúdo mas são, como na 
poesia concreta, uma camada significante constitutiva 
do poema. Este é o caso de “Carta-Oceano”, para 
continuarmos na temática marinha (pag. 40). 



Há banheiros bem no meio da 
exposição. Melhor não negar o 
espaço. Na intimidade que acarreta, 
a mensagem rápida das pichações 
na pluma de Apollinaire e também 
se ouve, ao fundo, conversas e risos. 
As meninas confabulam, como ali 
costumam fazer: “passa o batom, o 
ruge, o telefone do bonitom”...





A revolta estudantil de maio de 
1968 foi marcante para a juventude 
brasileira que, em pleno acirramento 
da ditadura militar no Brasil, via no 
movimento estudantil francês uma 
inspiração na luta comum por mais 
liberdade. Este é o caso de Caetano 
Veloso, que compôs uma canção 
inspirada em flashes de reportagens 
sobre as revoltas de maio de 1968 e 
cujo título veio da foto da pichação 
Il est interdit d’interdire (É proibido 
proibir). Caetano Veloso também se 
inspirou em um romance de Sartre, 
As Palavras, para compor uma 
canção. Uma das últimas frases desse 
romance é “nada no bolso, nada nas 
mãos”, que Caetano Veloso usou em 
sua música “Alegria, Alegria”.





A língua portuguesa começou 
a expandir-se para além das 
fronteiras de Portugal já no século 
XIV, chegando primeiramente nos 
arquipélagos de Açores e Madeira, 
em seguida na costa africana 
(Moçambique, Angola e Cabo 
Verde), para chegar ao Brasil em 
1500, antes de se implantar na Ásia 
(Goa, Macau, Timor-Leste).

Quando os colonizadores 
portugueses chegaram ao Brasil, 
falava-se centenas de línguas 
indígenas, às quais somaram-se 
outras dezenas de línguas africanas, 
todas deixando suas marcas no 
português, língua dominante. 
Mesmo depois da Independência, 
o português continuou sendo 
a principal língua do País, um 
português que se distingue do 
português de Portugal.

Quanto à língua francesa, é 
apenas no século XVI que ela 
começa a viajar para fora da 
França. E é sobretudo entre os 
séculos XVII e XX que ela se 
espalha pelos quatro cantos do 
mundo. Primeiramente na América 
do Norte (Canadá e depois na 
Luisiana e na Guiana), depois no 
Oceano Índico, em seguida, no 
século XVIII, na Oceania, e, por fim, 
no século XIX, numa grande parte 
da África. As últimas extensões 
datam do século XX (Togo e 
Camarões). Alguns territórios 
tornaram-se Departamentos 
Franceses Ultramarinos: Martinica, 
Guadalupe, Guiana, Saint-Pierre-
et-Miquelon, Reunião. A Guiana 
merece uma atenção especial, 
pois é hoje a maior fronteira da 
França com um outro país (no caso, 
o Brasil). Outras terras são hoje 
Territórios Franceses Ultramarinos: 
Polinésia Francesa, Nova Caledônia, 
Ilhas Marquesas, Tuamotu, Wallis-
et-Futuna. Em todos esses lugares, o 
francês é a língua oficial.

Quanto ao português, ele 
também continua sendo a 
principal língua em quase todos os 
territórios em que foi implantado.



A história das relações entre o Brasil e a França na fronteira 
entre o Amapá e a Guiana Francesa, mais exatamente na 
região do baixo Rio Oiapoque, data de mais de quatro séculos. 
Trata-se de uma história marcada por um litígio de fronteira, 
mas também por uma intensa rede de relações de troca que 
há tempos vem se dando em diversos planos (linguístico, 
cultural, econômico...). Essas trocas, mesmo após a definição da 
fronteira, nunca foram interrompidas. 

Na região do Oiapoque, compartilha-se uma história em 
comum. Desse modo, as influências de parte a parte são 
facilmente percebidas, e isso se dá sobretudo em relação às 
línguas, com o empréstimo de termos tanto do português 
em direção à Guiana Francesa quanto do francês na direção 
contrária. Mas é principalmente com o créole, dialeto 
proveniente da língua francesa, que a história que conecta 
esses dois espaços se faz mais presente. Essa língua, há tempos, 
vem sendo a língua de comunicação entre os povos que na 
região vivem, língua franca que permitiu e ainda permite o 
entendimento entre as diferentes etnias indígenas, brasileiros, 
franceses, guianenses, hmongs, martiniquenses, chineses, entre 
outros. Sua influência é tamanha que duas sociedades indígenas, 
os galibi-marworno e os karipuna, que possuem aldeias em 
ambos os lados da fronteira Brasil/Guiana Francesa, adotaram 
como língua nativa o créole, ou patuá, como dizem eles. 

Se o Rio Oiapoque separa dois países, é também o caminho que 
os interliga e que faz com que ambos compartilhem de algo preciso: 
uma história em comum. Não por acaso, as cidades da fronteira 
carregam seu nome: Oiapoque/Saint-Georges de l’Oyapoc.

















Alguns empréstimos do 
português em francês são muito 
antigos, pois datam da Idade Média, 
o que é explicado pela presença da 
Dinastia de Borgonha em Portugal 
e pela instalação de várias ordens 
monásticas francesas em abadias, 
à época importantes centros de 
cultura. A partir da metade do 
século XIII, na Abadia de Alcobaça, 
começaram a ser ministrados 
cursos de teologia, tradução e 
gramática. É a época em que são 
introduzidas em galego-português, 
ao mesmo tempo, palavras vindas 
do provençal, como trobar “compor 
versos”, trobador “trovador”, freire 
“frei” e palavras vindas do francês, 
como chapel, que posteriormente 
transformou-se em “chapéu”, ou 
vianda, para “comida”. 

Além de vários outros vocábulos, 
algumas formas gramaticais são 
também adotadas, dentre as quais o 
sufixo -age, hoje -agem (selvagem, 
mensagem, linhagem...). Enfim, a 
influência francesa aparece também 
em formas escritas: as grafias nh e 
lh para grafar as consoantes latinas 
li +vogal e ni +vogal foram logo 
adotadas do provençal. 

 Mas os empréstimos massivos de 
palavras da língua francesa ocorreram 
no século XIX. Além de termos do 
dia a dia (ateliê, abajur, hotel) ou da 
moda (bijuteria, paletó), destaca-
se uma grande maioria de termos 
técnico-científicos, como:



Toda língua, cotejada com outra, pode apresentar 
palavras muito semelhantes na forma, mas parcial ou 
totalmente diferentes no significado, gerando problemas 
na comunicação. Assim é que no francês existem 
palavras que representam verdadeiras armadilhas 
para o usuário brasileiro, cujo desconhecimento pode 
até mesmo levar a situações constrangedoras. São os 
famosos “falsos amigos”.

Essas palavras enganam pela aparente facilidade 
de compreensão ou de tradução, pois sua forma se 
assemelha muito ou às vezes é idêntica à forma de 
palavras da língua portuguesa. A falaciosa equivalência 
de sentido entre palavras tão parecidas pode ser 
justificada por diversas razões, na evolução de línguas 
de duas civilizações ou culturas diferentes colocadas 
em cotejo. Assim, subire, do latim, originou “subir”, em 
português, no sentido de “elevar-se a um lugar mais 
alto” e também no sentido de “suportar, sofrer” (sentido 
figurado), mas, em francês, o mesmo verbo do latim 
originou o verbo subir apenas nesta última acepção, 
utilizando-se monter para o sentido denotativo.

Os estudiosos, entretanto, ainda discutem se para 
determinada palavra de um idioma ser classificada 
como falso cognato em relação a certa palavra de 

outro idioma ambas devam ou não observar a mesma 
origem etimológica. Para alguns, como Nascentes 
(Léxico de Nomenclatura Gramatical Brasileira, 1946) 
e Rónai (Guia Prático da Tradução Francesa, 1983), 
apenas palavras como amasser, do francês, que 
significa “amontoar”, podem representar um falso 
cognato em relação a “amassar”, do português, porque 
ambas vieram do latim massa. Já Lado (Linguistics 
Across Cultures, 1957), Rector (Manual de Linguística, 
1979) e Xatara & Oliveira (Dicionário de Falsos 
Cognatos Francês-Português/Português-Francês, 2008) 
desconsideram a questão etimológica para se referir à 
mesma problemática, como no caso da palavra francesa 
auge, com o sentido de “coxo, manco”, que veio do 
latim alveus, em relação a “auge”, em português, no 
sentido de “apogeu”, vindo do árabe auj.

Na verdade, a transparência entre palavras de 
línguas diversas é até possível, no caso dos vocábulos 
de forma e significado realmente semelhantes. Assim, 
temos amour e crime, que correspondem mesmo ao 
que parecem, ou seja, a “amor” e a “crime”. Mas os 
cognatos enganosos, sobretudo quando se tratar de 
contextos ambíguos, podem trazer grandes dificuldades. 
Por exemplo, ao se perguntar se alguém sabe o surnom 
de outra pessoa, a palavra surnom não se esclarece 
contextualmente, o que leva a pensar em “sobrenome”, 
ao invés de “apelido”, sua correta equivalência.

Especialmente em relação à língua francesa, 
podemos ouvir algumas palavras, sem chegar a atentar 
para sua forma escrita, e sermos levados a equivalentes 
em português totalmente equivocados, como [burrô] 
para bourreau: não se trata absolutamente de “burro”, 
que é âne, em francês, mas de “carrasco”. O mesmo 
ocorre com rousse, cuja tradução é “ruiva”, e não 
“russo”, que deve ser russe.



Enfim, há casos bastante curiosos, como os que 
seguem:
»  Il fait du chichi, por exemplo, poderá ser dito 
para alguém que está fazendo muita “frescura”, 
mostrando muita “afetação”, o que não tem nada a 
ver com “fazer xixi” (faire pipi). 
»  A palavra coco, além de “coco”, em português, 
tem mais cinco acepções: “benzinho” (tratamento 
carinhoso), “cara” (pejorativo), “coca” (forma 
abreviada de “cocaína”), “comuna” (de “comunista”) 
e “ovo” (linguagem infantil), mas não corresponde a 
“cocô”, que em francês é caca. 
»  Nem sempre quem tem belos costumes (“ternos” 
ou “trajes”) tem bons coutumes (“costumes”), não é 
verdade? 
»  Couvert é palavra francesa que significa 
comumente “talher”, mas, entre nós, significa 
“petiscos”, o que seria em francês hors d'oeuvre. 
Então, em Les couverts sont déjà sur les tables, não 
imagine que os petiscos já estejam servidos. 
»  Também se pode perfeitamente goûter un vin 
(= “experimentar”), e não “gostar” dele. 
»  Défendre não provoca confusão enquanto significa 
“defender”, “proteger”, porém, com o sentido 
oposto, também frequente, exige muitas vezes a 
compreensão de todo um contexto. Em Ce pays 
défend la consommation du tabac, nada nos assegura 
a princípio que défend seja “defende” ou “proíbe”. 
»  “Sala” pode ser salle, e “sal” é sel. O homônimo 
sale, por sua vez, corresponde a “sujo”, mesmo em 
uma salle sale ou em um sel sale. 
»  Quando um francês “beija”, ele normalmente 
fait la bise ou embrasse, mas, quando “abraça”, ele 
também embrasse, além de serrer dans les bras. A 
você cabe descobrir, então, o que Jean fez quando a 
embrassé Marie...

Outro nível de confusão se dá quando 
conhecemos o sentido de certas palavras, mas que 
juntas significam outra coisa: beau, por exemplo, 
significa “belo”, e père, “pai”, mas beau-père se 
refere a “sogro”, e não a um “pai bonito”, que 
não teria hífen em francês. Ou em palavras que 
compõem expressões, como hasard, que significa 
frequentemente “acaso”, e não “azar”, mas em jeu 
de hasard, hasard é “azar” mesmo.

Até pares parônimos como amende / amande e 
dépenser / dispenser podem incitar erroneamente 
a uma única tradução: “amêndoa” e “dispensar”. 
Contudo, apenas amande e dispenser permitem essa 
correspondência; já amende e dépenser signifi cam 
“multa” e “gastar”, respectivamente.

Também se acentuam as complicações quando um 
equívoco puxa outro, como em billion, que significa 
“trilhão”, e não “billhão”, que deve ser milliard. Daí se 
vê que trillion não será “trilhão”, mas um “bilhão de 
bilhões”, ou que “milhar” não equivalerá a milliard, 
mas a millier.

Ressaltemos ainda que o problema dos falsos 
cognatos não atinge somente iniciantes na 
aprendizagem de uma língua estrangeira. O emprego 
de palavras como humeur e humour, por exemplo, 
chega a confundir até mesmo quem se encontra 
num nível de conhecimento mais avançado, uma 
vez que a primeira refere-se a “humor”, enquanto 
temperamento, e a segunda, enquanto veia cômica. 
Outro exemplo de falso cognato que faz usuários 
com bom nível em francês vacilarem é versatile, que 
significa “inconstante”, e não “versátil”, para o que 
a língua francesa parece não apresentar equivalente 
na forma de uma única palavra, mas, sim, de uma 
paráfrase: personne aux compétences multiples.



A dança é um universo marcado 
por palavras do francês. Difícil 
encontrar quem não tenha visto 
alguém fazer um plier, mas nem 
todos associam a palavra ao gesto, 
que mostrado e traduzido se revela. 
Surpresa maior ainda é a quadrilha. 
Se seu “balancê” e seu “anavantu” já 
estão popularizados, pouco se sabe 
que a dança ela mesma se origina 
nos salões franceses e foi trazida 
ao Brasil pela corte de D. João VI. O 
intuito é percorrer estes caminhos.













Última moda em Paris! Frase 
cheia de glamour. Desde o crochet 
das avós às mais provocantes 
lingeries, as palavras francesas 
da moda habitam nossas vidas 
e colorem nosso imaginário. 
Impossível falar da língua francesa 
no Brasil sem mergulhar nesse 
vasto universo. Para aproximá-lo 
do cotidiano, parte-se de espaços 
urbanos usuais: uma parada de 
ônibus, um metrô, uma banca de 
revistas e até a grade de entrada de 
uma loja. Espaços diversos, como é 
diverso o seu vocabulário.

















Um dos assuntos mais sérios da 
cultura francesa é, sem dúvida, 
o paladar. Trata-se de reinventá-
lo num bistrô imaginário onde 
provérbios escalam as toalhas de 
mesas longilíneas e onde garrafas 
alongadas revelam palavras que 
guardaram, como o buquê de um 
vinho raro, seu gosto original – 
bon-vivant, gourmet, sommelier, 
foie gras. Há dezenas de outras 
palavras transparentes, como 
quiche, croissant, champignon, que 
aparecem na boca de um garçom 
que fala aos visitantes em monitores. 
Enfim, elaborar um cardápio onde se 
descobre que, em muitas palavras, o 
sentido deriva de um hábito, de uma 
forma ou de um movimento.



A criação de um provérbio observa as necessidades 
e os costumes de uma época e representa uma 
manifestação de alcance universal, podendo 
permanecer bastante frequentes, ser inovados ou cair 
em desuso. Embora haja provérbios ou ditados que não 
possuam equivalentes em outra língua, por refletirem 
tipicamente a cor local (como “Quem não gosta de 
samba, é ruim da cabeça ou doente do pé”, que não 
pode representar outra cultura senão a brasileira), de 
um modo geral, os provérbios originários de um povo 
podem ainda se adaptar a outros países e idiomas, cada 
um a sua maneira e cultura.

Aprender provérbios significa, portanto, reforçar a 
própria identidade nacional, mas a decodificação dessa 
linguagem figurada representa grande dificuldade para a 
criança, em se tratando da aquisição da língua materna, 
ou na aquisição de uma língua estrangeira, para adultos.

Quanto às equivalências entre o francês e o 
português, podem ocorrer casos de equivalência 
literal, como em L’union fait la force / “A união faz 
a força”, ou de equivalência parcial, como em Le 
mensonge n’a pas de pieds / “Mentira tem perna curta”. 
Há ainda formulações totalmente diferentes, por 
exemplo em L’âne le plus mal bâté est celui du maître / 
“Em casa de ferreiro, espeto de pau”.

Em ambas as culturas, pode haver provérbios 
sinônimos entre si (L’air ne fait pas la chanson e L’habit 
ne fait pas le moine / “A barba não faz o filósofo” e “O 
hábito não faz o monge”) ou antônimos (On n’apprend 
pas à un vieux singe à faire des grimaces e On n’est 
jamais trop vieux pour apprendre / “Papagaio velho não 
aprende a falar” e “Nunca é tarde para aprender”).

Merecem destaque as inter-relações das duas 
culturas sobre o famoso tema da gastronomia, como 
podemos verificar nos seguintes provérbios: Ce qui 
ne tue pas fait grossir / “O que não mata, engorda”; 
L’appétit est le meilleur cuisinier / “A fome é o melhor 
tempero; L’appétit vient en mangeant / “Comer e coçar, 
é só começar”; Qui dort dîne / “O sono alimenta”; 
Ventre affamé n'a point d'oreilles / “Saco vazio não para 
em pé”; Ventre plein, cerises amères / “Pra quem traz 
barriga cheia, toda goiaba tem bicho”.

Em relação ao conteúdo que os provérbios 
expressam, é possível identificar quais atitudes 
e comportamentos sociais são incentivados ou 
desaprovados, tanto na França quanto no Brasil. Assim, 
encontramos a valorização das promessas (Chose 
promise, chose due / “Promessa é dívida”), das provas 
objetivas (Il faut le voir pour le croire / “É preciso ver 
para crer), do determinismo (Bon sang ne peut mentir 
/ “Quem sai aos seus, não degenera”), do trabalho (Le 
travail d’abord, le plaisir ensuite / “Primeiro o dever, 
depois o prazer), da cautela (Mieux vaut prévenir que 
guérir / “É melhor prevenir do que remediar”), da 
persistência (Petit à petit, l’oiseau fait son nid / “De 
raminho em raminho, o passarinho faz o ninho”), da 
paciência (Les jours se suivent et ne se ressemblent 
pas / “Nada como um dia após o outro”), da caridade 
(Qui donne aux pauvres, prête à Dieu / “Quem dá aos 
pobres, empresta a Deus”).

 Apesar, então, de todo um oceano a separar a 
França e o Brasil, a assertiva proverbial Le monde est 
petit / “O mundo é pequeno” atesta de fato uma 
importante aproximação entre os pensamentos mais 
arraigados dessas duas nações.

No que concerne à capacidade intelectual, 
franceses e brasileiros manifestam semelhantemente 
suas opiniões em provérbios como C’est en faisant des 
erreurs (fautes) qu’on apprend / “Errando se aprende”; 
Plus on apprend, plus on ne sait rien / “Quanto mais se 
aprende, menos se sabe”.

Os provérbios também transmitem os mesmos sábios 
conselhos para os dois povos, no que diz respeito 
ao futuro (L’avenir est à Dieu / “O futuro a Deus 
pertence”), e as mesmas palavras de incentivo (Le soleil 
luit pour tout le monde / “O sol nasceu pra todos”).

 No âmbito dos laços afetivos, os ditos populares 
comprovam uma visão intercultural das relações entre 
casais e familiares (L’amour apprend aux ânes à danser 
/ “O amor pode tudo”; L’amour est aveugle / “O amor 
é cego”; La femme est l’âme du foyer / “A mulher é o 
esteio do lar”; Une hirondelle ne fait pas le printemps / 
“Andorinha sozinha não faz verão”), ou entre amigos 
(Les bons comptes font les bons amis / “Amigos, 
amigos, negócios à parte”).

 Franceses e brasileiros também podem ser 
igualmente cruéis ou condescendentes sobre as 
consequências dos atos de cada um. É o que 
constatamos com provérbios como A quelque chose 
malheur est bon / "Há males que vêm pra bem"; Aux 
grands maux, les grands remèdes / “Para grandes 
males, grandes remédios”; Le vin est tiré, il faut le boire 
/ “Quem está na chuva é para se molhar”; Plaie d’argent 
n’est pas mortelle / “Só não há remédio pra morte”; 
Qui sème le vent, récolte la tempête / “Quem semeia 
vento, colhe tempestade”; Qui va à la chasse perd sa 
place / “Quem foi à feira, perdeu a cadeira”.

Os provérbios acompanham a humanidade desde 
sempre: presentes na filosofia grega, entre os egípcios 
e os romanos, povoaram também o Oriente e se 
manifestam na contemporaneidade.

A formulação proverbial corresponde sempre a frases 
complexas e ao mesmo tempo sucintas, completas em si 
mesmas. Seu sentido sempre é conotativo, empregado 
com a função de ensinar, aconselhar, consolar, advertir, 
repreender, persuadir ou até mesmo praguejar. Assim, 
‘‘Mais vale um pássaro na mão do que dois voando’’, 
por exemplo, significa consensualmente que é melhor 
se contentar com aquilo que se tem do que correr o 
risco de perder isso ao procurar por mais. Esse sentido 
figurado diferencia o provérbio do ditado, em que o 
sentido é denotativo, como em ‘‘Quanto mais se tem, 
mais se quer’’.





Ambas de origem latina, a língua portuguesa e a 
língua francesa passaram, ao longo de sua história, 
por desenvolvimentos às vezes semelhantes, às vezes 
diferentes.

Pode-se dizer, por exemplo, que entre as línguas 
de origem latina, o francês e o português são aquelas 
que levaram mais longe as transformações fonéticas, 
mas cada qual a sua maneira. A palavra latina manus, 
por exemplo, tornou-se mão em português e main 
em francês. Nos dois casos, a transformação foi de tal 
ordem que não é possível reconhecer imediatamente 
sua origem latina. Além disso, a evolução fonética do 
português, que eliminou as consoantes latinas “l” e 
“n” quando se encontravam entre duas vogais, reduziu 
a palavra latina color a cor, enquanto em francês a 
mesma palavra latina deu origem a couleur em francês, 
mais próxima do latim. Por outro lado, é a palavra do 
português cabra que se assemelha a capra, enquanto em 
francês a palavra chèvre não permite que se reconheça 
imediatamente sua origem latina.



Uma origem comum
Em 218 a.C., os romanos se instalam na província da 

Lusitânia, que se tornará Portugal. Aproximadamente na 
mesma época (210 a.C.), fundam também a província 
Narbonensis, ao sul da Gália – hoje França –, que 
corresponde a uma parte da atual região da Provence. 
As legiões romanas trarão consigo, em ambos os casos, 
a língua latina, que logo será adotada pelas populações 
locais, sobretudo no momento de expansão do 
cristianismo.

A Idade Média
Diante de novos contatos entre populações que não 

falavam a mesma língua, o latim transforma-se em 
vários dialetos, ou seja, dá origem a diversas variações 
linguísticas, e que se transformarão, mais tarde, nas 
línguas latinas, dentre as quais o francês e o português.

Contribuições desiguais do antigo germânico
Ainda na Idade Média, com as invasões germânicas, 

essa língua latina recém-implantada receberá várias 
contribuições linguísticas: na Gália, contribuições dos 
francos, dos alamanos, dos burgondos e dos visigodos; 
na Hispânia, dos suevos, dos vândalos e dos visigodos. 
Mas apenas alguns empréstimos foram os mesmos dos 
dois lados, dentre os quais encontram-se: 
»  verbos, como garder em francês, guardar em 
português, ou gagner em francês, ganhar em português;
»  substantivos, como jardin em francês, jardim em 
português, ou ainda guerre em francês, guerra em 
português;
»  adjetivos, como riche em francês, rico em português. 

Mas foi na língua francesa que houve uma influência 
germânica maior. Os francos, sobretudo, deram inclusive 
seu nome à língua francesa e também ao país, chamado 
desde então de França. Além disso, a maioria dos 
nomes de cores francesas – por exemplo bleu, blanc, 
blond, gris, brun (azul, branco, louro, cinza e moreno, 
respectivamente) – veio também do germânico. A 
maioria das quais não se usa em português.

Ainda que em menos quantidade, há também 
palavras de origem germânica em português. Vieram 
da língua dos visigodos, por exemplo luva (gant, em 
francês) ou ganso (oie, em francês). Além disso, nomes 
próprios germânicos como Fernando, Gonçalo, Afonso 
ou Álvaro datam também da época dos visigodos.

Empréstimos do árabe
Com a chegada, em 711, na península ibérica, das 

populações falantes do árabe, dessa vez é o português 
que passará, muito mais do que o francês, por um 
enriquecimento de seu vocabulário.

Algumas palavras árabes, contudo, entraram nas 
duas línguas, mas adquiriram formas diferentes:
coton em francês  »  algodão em português,
sucre em francês  »  açúcar em português,
sorbet em francês  »  sorvete em português,
zéro em francês  »  zero em português,
carafe em francês  »  garrafa em português.

É importante notar que se carafe e garrafa vêm da 
mesma palavra, elas não designam o mesmo objeto nas 
duas línguas: uma carafe é um frasco específico, com 
a base mais larga, que se afina mais em cima, antes de 
alargar-se novamente, diferentemente da garrafa, que 
se diz bouteille em francês.

A mesma reflexão pode ser feita em relação à 
palavra sorvete, que em português designa todos os 
tipos, enquanto em francês sorbet signfica apenas 
aqueles que são à base de fruta e água, sem leite ou 
creme. Já uma glace, ou crème glacée, nunca é feita à 
base de água.

Em revanche, uma grande quantidade de elementos 
lexicais – centenas deles – presente em português 
não entraram na língua francesa, por exemplo: azeite, 
azeitona, aldeia, alfândega, até.
Formas populares e formas cultas: palavras afins

Diante das modificações cada vez mais profundas 
desse latim cada vez menos reconhecível, houve uma 
reação nos meios eruditos e, como todas as outras 
línguas românicas, o francês e o português, depois 
de ter evoluído separando-se do latim, passaram por 
uma relatinização de seu vocabulário, que deu origem 
ao fenômeno conhecido como palavras afins, ou seja, 
palavras de raízes latinas das quais uma forma evoluiu 
livremente e outra foi cunhada a partir do latim clássico. 
Assim, em francês:
»  droit é uma forma livre, enquanto direct é uma 
retomada do latim clássico directus;
»  froid é também uma forma livre, enquanto frigide é 
uma retomada do latim clássico frigidus;
»  poison é uma outra forma livre, enquanto potion é 
uma retomada do latim potionem.

Da mesma forma, em português, a palavra latina 
palatium existe tanto como paço, de evolução livre, 
quanto palácio, retomado do latim.

Mas não se deve esquecer que as palavras afins 
possam ser usadas indiferentemente uma no lugar das 
outras. Em português, paço relembra usos arcaicos, 
enquanto palácio é corrente. Em francês, uma pessoa 
froide, pouco comunicativa, não é o mesmo que uma 
pessoa frigide (sexualmente), diferença que, aliás, existe 
também em português entre uma pessoa fria e uma 
pessoa frígida. Enfim, um poison (veneno) mata, mas, 
em princípio, uma potion (poção) cura.

Os primeiros textos
Em francês, o primeiro texto poético conhecido é 

Cantilena de Santa Eulália, que chegou até nós por meio 
de um manuscrito do final do século IX (881), no qual 
formas antiquíssimas do francês misturam-se a marcas 
regionais do picardo e do valão.

Será contudo necessário esperarmos a Renascença 
para que o português e o francês floresçam.



Durante toda a Idade Média, o português e o 
galego são ainda a mesma língua, chamada de galego-
português, veículo de uma prestigiada poesia lírica. Por 
volta do século XIV, o português separa-se do galego 
e produz obras em prosa, das quais um dos melhores 
exemplos é a Crônica Troiana. Nesse momento, o 
galego deixa de ser uma língua literária, mantendo-
se contudo viva e em uso oralmente, enquanto o 
português passa a se desenvolver.

Línguas que se afirmam
É no século XVI que aparece o primeiro dicionário 

da língua francesa, elaborado por John Palsgrave: 
Lesclarcissement de la Langue Françoyse (1530). Vem 
em seguida, em 1539, o Dictionnaire François-Latin, 
de Robert Estienne, e não é por acaso que sua data 
de publicação coincide com a Ordonnance de Villers-
Cotterêts, que impunha, no lugar do latim, o uso do 
francês em todos os textos escritos administrativos.

Praticamente na mesma época (1536) aparece a 
primeira gramática portuguesa, a Grammatica da 
Lingoagem Portuguesa, de Fernão de Oliveira. Um pouco 
mais tarde, surgem os dicionários bilíngues português-
latim, mas o primeiro dicionário especificamente 
dedicado ao português, de autoria de António de Morais 
Silva, só será publicado bem mais tarde, em 1789. 
Esse dicionário é considerado o precursor de todos os 
dicionários da língua portuguesa e é o testemunho do 
surgimento de uma identidade portuguesa, emancipada 
do latim. Note-se também que o francês teve um papel 
importante na afirmação do português em relação à 
língua de seus vizinhos, o castelhano.

Duas línguas amigas, que muito se transformaram
Antes mesmo da chegada do português ao Brasil, 

como constatamos, a evolução das duas línguas se 
deveu com frequência ao contato com outras línguas, 
das quais fizeram empréstimos lexicais, ainda que em 
proporções diferentes. A criação da Academia Francesa 
no século XVII e da Academia Brasileira no século XIX 
é um testemunho da importância que é dada às duas 
línguas em seu mais alto nível.

Duas academias irmãs
O primeiro dicionário inteiramente dedicado à língua 

francesa foi o de Richelet, publicado em 1680, dezesseis 
anos antes daquele do Dicionário da Academia Francesa.

 Esta última foi criada em 1635, por personalidades 
interessadas em “trabalhar com todo o cuidado e toda 
a diligência possível para criar regras certas para nossa 
língua e torná-la pura, eloquente e capaz de tratar das 
artes e das ciências” (Statuts, 1635). 

Criada no dia 20 de julho de 1897, a Academia 
Brasileira de Letras teve como modelo a Academia 
Francesa. Ela é composta de 40 membros “imortais”, 
aos quais se somam 20 “correspondentes estrangeiros”.
O inglês superstar

Mas, há mais de meio século, é uma outra língua, o 
inglês, que se torna a principal fonte de empréstimos 
tanto para o francês como para o português: design, 
strip-tease, vip, stop, quiz, camping, parking, lifting são 
termos frequentemete utilizados em ambas as línguas. 
Há, contudo, anglicismos usados apenas no Brasil; 
por exemplo, laptop, muito usado por brasileiros, mas 
inexistente na França, onde se diz portable ou ordinateur 
portable. Há ainda chip, termo inglês de informática 
que, em francês, é representado pela palavra puce. 

Há, além disso, na França, um dispositivo de 
enriquecimento da língua que, por meio de mais de vinte 
comissões de terminologia e neologia, tem por missão 
encontrar denominações e elaborar, em colaboração 
com a Academia Francesa, definições para noções ou 
objetos novos. Assim, walkman, muito usado no Brasil, 
foi substituído por baladeur. Da mesma forma, e-mail, 
tomando como exemplo o que se faz hoje no Quebec, 
foi substituído por courriel (abreviação de courrier 
électronique). Na área da informática, propostas foram 
feitas pelas comissões de terminologia para evitar as 
modas como as do e-book ou e-learning, propondo, em 
seu lugar, termos como livres en ligne ou apprentissage 
en ligne (livros online ou aprendizagem online). Essas 
sábias recomendações vão realmente surtir efeito?

De todo modo, influenciadas ou não pelo inglês, 
as línguas portuguesa e francesa têm demonstrado 
que estão prontas para se adaptar, sem cessar as 
necessidades constantes de um mundo em movimento.  

Para saber mais:
CERQUIGLINI, Bernar, CORBEIL, Jean-Claude, 

KLINKENBERG, Jean-Marie e PEETERS, Benoît, (org.). Le 
Français dans Tous ses États. Paris: Flammarion, 2002.

CHAURAND, Jacques (org.). Nouvelle Histoire de la 
Langue Française. Paris: Le Seuil, 1999.

CORRêa da COSTA, Sergio. Mots sans Frontières. 
Prefácio Maurice Druon da Academia Francesa. Paris: 
éditions du Rocher, 1999.

NETO da Silva, Serafim. História da Língua Portuguesa. 
Rio de Janeiro: MEC/Presença, 1979.

TEYSSIER, Paul, História da Língua Portuguesa. Lisboa: 
Livraria Sá da Costa Editora, 2001.

WALTER, Henriette. A Aventura das Línguas no 
Ocidente. Origem, História e Geografia. Tradução 
Sérgio Cunha dos santos. São Paulo: Mandarim, 1997. 

WALTER, Henriette. Le Français dans Tous les Sens. Paris: 
Robert Laffont, 1988. 





Ficha técnica






